Conférence de Caréme du 18 mars 2025 au Centre Saint Aubain a Habay

Plan
1) Méditation sur le désir
2) Différence entre espoir et espérance.
3) Comment conjuguer espoir et espérance ?
4) La traversée du désert comme rencontre et libération.

5) Le terme de ’espérance : I’Alliance.

Chacun de ces points sera abordé au prisme de deux engagements :

Celui du chrétien et celui du diplomate.

1) Meéditation sur le désir

Le désir est défini comme une attente de ce qui pourrait nous combler.
Pour le diplomate, I’ultime désir est la paix, une paix juste et durable.

Or, comme 1’1llustre abondamment la littérature dont le désir est un des
principaux ressorts, rien n’est simple en la matiere :

Pour le philosophe Schopenhauer, le désir est un paradoxe car il n’est jamais
assouvi. Cycle infernal du désir !

En effet, la satisfaction n'en est pas vraiment une et, pour la connaitre, il nous
faut « faire appel au souvenir de la souffrance, de la privation passée ». Plus
surprenant encore, Schopenhauer affirme : « le manque, la privation, la
douleur, voila la chose positive ».

« « On verse plus de larmes sur les priéres exaucées que sur les priéres non
exaucées. » disait Therese d’Avila !

Or, de quels désirs parlons-nous ? Pouvons-nous les distinguer par leur objet ?

Séneque, stoicien qui préche le détachement, distinguait déja deux sortes de
biens désirables :



Le bien comme objet de transaction, donc négociable, conditionnel, qu’il
nomme pretium (prix), tout ce que nous pouvons acquérir par un échange fondé
sur la préférence, la compétition des désirs, le marché.

Le bien non négociable, qu’il appelle dignitas (dignité) qui est a la base de

I’éthique. Ce bien est illimité et n’est pas « concurrentiel » ; I’honneur,
inconditionnel, ne se partage pas et ne peut faire 1’objet d’une transaction :
« intransigeance ».

Pour Sénéque, I’insensé tourne son désir vers le pretium, victime de sa cupidité
et il entre en rivalité avec les autres tout en devenant esclave de ses désirs.

Le sage désire la dignitas qui garantit le statut du sujet comme personne libre.
Nous avons donc, selon son objet, le désir qui aliene ou le désir qui libere.

11 va falloir trier ! Et prier...

Pour le diplomate

La paix tant désirée restera-t-elle toujours hors d’atteinte ? Pretium ou Dignitas ?

Selon les régles de la géopolitique, la paix peut étre fondée sur un accord
conditionnel fond¢ sur un rapport de forces, susceptible d'étre remis en question
par le changement des équilibres. La paix prend la forme d’un cessez-le-feu
provisoire et précaire.

C’est la sphere des probléemes, questions mesurables et comparables qui
disparaissent quand elles trouvent leur solution.

Mais une paix durable doit se fonder sur une volonté d'alliance inconditionnelle
reposant sur une conception partagée de la dignité humaine et un projet
commun, a l'instar de celui auquel avaient songé les Peres-fondateurs de 1'Union
européenne. En fondant 1’action diplomatique sur un dialogue fraternel, reposant
sur la bonne foi.

Cette vision idéaliste repose sur une conception partagée de la paix, qui fait la
part entre ce qui est négociable (pretium, les rapports de force) et ce qui ne peut
I'étre ("dignitas", les droits fondamentaux de la personne). La paix doit offrir un
narratif commun entre les nations pour surmonter un passif, une mémoire de
conflits ou d'injustices. Le défi de la diplomatie est de fonder une alliance qui
repose sur le pardon et sur l'espérance, comme ce fut le cas pour fonder 'UE.



On est dans la sphére du mystere, la question qui se pose au sein-méme de
I’homme, au cceur de sa liberté : que puis-je attendre de cette vie ? ou comme le
disait Kant « que m’est-il permis d’espérer ? »

2) Différence entre espoir et espérance.

La langue frangaise a deux termes pour I’attente : espoir et espérance, je n’en ai
pas retrouve 1’équivalent exact dans d’autres langues :

Latin : substantifs exspectans et spes, verbes exspectare et sperare
Anglais : expectation, hope ; to expect, to hope

Néerlandais : verwachting, hoop ; verwachten, hopen

D : Erwartung und hoffnung ; Erwarten, Hoffen

Italien : aspettativa e speranza ; aspettare et sperare

Espagnol : espera y esperanza ; aguardar y esperar

On retiendra que §’il y a deux mots, il y a deux sens, deux définitions, méme si
ces termes sont souvent confondus. A vrai dire, méme si la distinction n’est pas

reflétée par le vocabulaire, le contexte fera la différence :

L’espoir est ’attente conditionnelle de ce qui est bien défini

L’espérance est I’attente inconditionnelle de ce qui reste indéfini

Tandis que I’espoir répond a ’inquiétude, ’espérance répond a I’angoisse.
Coincidence et dé-coincidence

L’espoir est coincidence : il faut que cela marche, que cela colle ; adéquation,
conformisme, savoir-faire. C’est la sphere des problémes.

L’Espérance est décoincidence : son objet est un sujet, I’autre que je veux
rencontrer, altérité, conscience et étonnement. Ex-istence : se tenir a coté de
soi, ce qui permet la conscience ; sapiens sapiens, je juge mon jugement, je sais
que je sais (ou que je ne sais pas). C’est la sphére du mystere.

Dans I’espoir, je dis : « j’espére quelque chose » ; j’attends la réalisation d’un
projet. Un projet qui peut s’affronter a celui d’autrui, un projet mesurable,
comparable. Toutes ces attentes terrestres, immanentes, ne sont pas mauvaises



en soi, mais elles participent a un jeu a somme nulle ot mon gain est parfois la
perte d’autrui.

Si je gagne le gros lot, ¢’est parce que d’autres vont perdre ; si je suis le premier,
un autre sera dernier. Nos attentes peuvent entrer en collision avec celles des
autres.

Dans I’espérance, je dis j’espere en quelqu’un... : hineini ! me voici, j’attends
le visage, la promesse de la rencontre ; je n’impose plus mon projet ; j’entre
dans la dynamique de 1’hospitalité ou j’accueille le projet de I’autre ; cela exige
la confiance, pour ne pas dire la foi ; les trois vertus théologales se joignent dans
la rencontre : foi, amour et espérance.

La relation est par essence incomparable et incommensurable : un peu,
beaucoup, passionnément, a la folie...

L’espoir nait de l1a nécessité, tandis que I°‘espérance nait de I’amour, elle
n’est pas rationnelle, elle est relationnelle. Cette attente ne peut susciter la
rivalité, car ’amour de Dieu n’a pas de limite, sinon celle de notre liberté de la
refuser. Et Dieu nous aime le premier. Difficile de comprendre la logique des
guerres de religions, a moins de les voir surtout comme 1’affrontement de
juridictions rivales.

L’espoir est coincidence, il faut que ¢ca marche, que ca colle
L’espérance est décoincidence, il faut marcher, il faut que ¢a décolle !
Pour le diplomate

Cette distinction entre espoir et espérance permet au diplomate de surmonter des
illusions et sortir des impasses de la géopolitique classique pour penser "hors de
la boite", inventer des solutions de conflit improbables ou inouies,
décoincidentes.

Espoir et espérance, Pax et Shalom

Pax est la paix selon le droit, le pacte aux clauses multiples (attentes concréetes),
un accord conditionnel, révisable. Cet édifice juridique est la base indispensable
d’un accord durable ; il sert de garde-fou. Nécessaire mais pas suffisant.

Shalom, du verbe (action !) lehashlim en hébreu qui signifie désirer 1’autre,
traduit le désir d’accueillir I’autre, de faire alliance avec lui de partager un



projet (comme I’UE) ; une alliance inconditionnelle. Cette paix chaude et
concrete exige une reconnaissance mutuelle, une sincére empathie.

La paix durable doit prendre le risque d’une alliance, au-dela du pacte. Exemple
du « kairos », moment de crise ou il faut faire face a I’imprévu et penser hors de
la boite !

La croix que porte le diplomate, quelle que soit sa conviction :

- La dimension horizontale, immanente, conditionnelle, est celle de la
gestion, la négociation, des intéréts opposes, des approches et attentes
divergentes, les espoirs d’affrontent.

- La dimension verticale, transcendante, inconditionnelle, est celle de ce
qui n’est pas négociable, les valeurs (éthique), les droits fondamentaux,
tout ce qui doit diriger ou inspirer notre action ; les €toiles qui guident le
navire sont intangibles. Cet idéal partagé dans une relation de confiance
reléve de I’espérance.

3) Comment conjuguer espoir et espérance

Comment articuler dans notre vie ces deux attentes, sans les opposer ou les
confondre ?

Les opposer radicalement signifierait qu’espoir et espérance sont incompatibles,
que le plaisir s’oppose a la joie, le pretium a la dignitas et que le probléme ne
peut coexister avec le mystere.

Or nous sommes incarnés, nous portons en nous-mé€me cette question, nous
sommes a la fois problématiques et mystérieux.

Comme le dit si bien Blaise Pascal : « L'homme n'est ni ange ni béte, et le
malheur veut que qui veut faire I'ange fait la béte. »

Cette articulation peut de faire dans le temps entre les jours de la semaine et le
dimanche (ou le sabbat) : six jours pour régler les problémes et un jour consacré
au mystere, au sens de notre existence.

Craignons un monde sans désert, sans shabbat, sans dimanche (ouvert 24/7).
Hyper efficace, hyperfonctionnel, hypermarché !



Confondre espoir et espérance se traduit par un oubli de I’espérance ; I’homme
place toutes ses attentes dans la réussite terrestre. Cela peut aller jusqu’a
I’1dolatrie (le veau d’or, qui est en réalité un taureau, symbole de sexe et de
pouvoir).

Et, symétriquement, la confusion entre désespoir et désespérance entraine un
reniement de Dieu et de 1’Alliance, ce que méme Job ne fera pas : dans son
désespoir, il continue d’espérer en Dieu. Ainsi Pierre et Judas qui ont tous deux
trahi : Pierre connait le désespoir, la honte « il pleura ameérement » mais il espere
le pardon, la réconciliation tandis que Judas se perd dans la désespérance.

L’articulation entre espoir et espérance peut passer par une relation dialectique
(authebung, sortie par le haut), on arrive a I’espérance par une remise en
question de nos espoirs. Nous avons vu que I’espoir mene au désespoir (qui
n’est pas la désespérance !) car nos attentes ne seront jamais vraiment comblées.
On arrive donc a I’espérance en passant par le désespoir, ¢’est-a-dire la remise
en question radicale de nos attentes, de nos désirs.

Evoquons la figure du fils prodigue qui connait le désespoir (déchéance) et qui
revient vers le Pére sans oser s’ouvrir a I’espérance, restant au stade de 1’espoir
(bien manger, étre traité comme un ouvrier) et c’est le Pére de miséricorde
(Raham) qui le remet dans 1’Espérance par le rétablissement de 1’ Alliance :
anneau, tunique et sandales, et féte comme pour un mariage. « Mon fils était
mort, il est revenu a la vie, il était perdu, il est retrouvé. »

Pour le diplomate, la paix durable ne peut s’atteindre que par ’abandon de
certaines attentes illusoires, ce qui permet de passer de la « Pax » a la
« Shalom ». Chaque partie est invitée a remettre en question ses attentes.

Le défi du diplomate sera de concilier la gestion du conditionnel avec I’idéal de
I’inconditionnel. De passer du rationnel au relationnel. 11 faut les deux !

La confusion entre espoir et espérance peut déboucher sur une idolatrie de la
politique qui ferait de I’Etat la fin ultime de ’humanité (idéologies nationalistes
ou utopistes) ou a ’'inverse, qui relativiserait I’action politique comme un
aménagement confortable de la condition humaine (matérialisme,
consumérisme, hédonisme).

« Si les morts ne ressuscitent pas, mangeons et buvons car demain nous



mourrons (1Co 15, 32).

Pour rappel, la géopolitique est le jeu des rapports de force et des objectifs
concrets, balisé par des dispositions juridiques parfois contraignantes (pacta
servanda sunt). Cette diplomatie traditionnelle se fonde sur la dialectique des
volontés, ou plus concretement sur la gestion des rivalités.

Les nations sont saisies par le désir mimétique de puissance et de richesse. Elles
veulent projeter une image flatteuse, ce qui les exposent a la tentation du
narcissisme collectif ou nationalisme.

Nous ne sommes pas loin de I’auto-idolatrie, comme le veau d’or dans le désert.

Une autre approche vise une alliance entre les peuples un lien respectueux et
fécond, basé sur la coopération et la complémentarité. L’aveu réciproque de
vulnérabilité suscite la bienveillance et la protection. « Suis-je le gardien de
mon frére ? »

Pour introduire I’espérance dans la diplomatie, au-dela des espoirs de la
négociation géopolitique, il y a prise de risque.

Face a I’autre, le diplomate doit dire me voici, (hineini) pour essayer de batir
une relation de confiance (lettres de créances). Sans cette démarche, la
diplomatie reste la gestion active et créative de la « dialectique des volontés ».
C’est déja cela.

En effet, la possibilité de passer du pacte a 1’alliance repose sur la confiance, sur
I’espérance que ’autre sera de bonne foi.

Une autre confusion entre espoir et espérance est illustrée par celle entre
nationalisme et patriotisme :

Le nationalisme (natus) repose sur une identité fabriquée, essentielle, pour ne
pas dire fatale car narcissique. Un ancrage qui empéche I’envol. Le discours
nationaliste se veut rationnel (rapport de comparaison), mais il n’en est rien car
le Narcisse ne se compare qu’a lui-méme. Orgueil solitaire.

Le nazisme a ét¢ un funeste avatar du nationalisme : une identit¢ mythique
(Herrenvolk), narcissique qui excluait I’autre. Une volonté de coincidence qui
enfermait les citoyens dans un mode¢le, une identité et un embrigadement
belliqueux, une rivalité qui a conduit a la violence.



Le patriotisme (pater) procede de I’amour filial, celui de ceux qui nous ont
précédés et 1égué le pays dans lequel nous sommes nés. La liberté du patriote
est de décider d’aimer ou non sa patrie, de la reconnaitre. On songe au

« plébiscite de chaque jour » dont parle Renan dans son discours « Qu’est-ce
qu’une nation ? » en 1882.

Cet amour de la patrie n’exclut pas ceux qui I’aiment également ou ceux qui
aiment leur propre patrie. Emulation plutot que rivalité. Donc, on ne se compare
pas.

L’idée de patrie est décoincidente, car le parent et I’enfant sont autres ; c’est sur
la base d’une altérité irréductible que se fonde la relation, inscrite dans une
histoire espérantielle. Il en va des nations comme des hommes. On ne choisit pas
vraiment sa nation mais on décide de I’aimer et ce faisant, de ’améliorer.

4) La traversée du désert comme rencontre et libération.

Le désert, ce lieu effrayant, hostile, exige la solidarité et I’hospitalité pour étre
travers€. Les Anciens disaient que le désert permet les plus grandes expériences
avec les anges ou les bétes, avec Dieu ou Satan. Origene compare le séjour dans
le desert a la célebre caverne de Platon dans la République. Le désert permet de
voir ce qu'il n'est pas possible de saisir dans les lieux peuplés. 1l est l'endroit des
plus grands combats spirituels.

Les Hébreux appelaient le désert « midbar » : lieu de la parole « dabar ».
Bemidbar = Dans le désert : Nombres ; Debarim = Paroles : Deutéronome

Dieu nous parle loin du tumulte, a 1’écart des passions, des sollicitations
humaines. En grec, le désert se dit « eremos » d’ou les ermites.

Cette parole appelle, invite a la rencontre de I’ Autre. Une vérité qui remet en
question notre désir.

Car il y a la tentation de I’enclos (paradeisos, le paradis sur terre, le bon coin
tranquille, la planque, « Sam Sufi », le désir frileux, prudent, raisonnable qui
nous retient de la prise de risque. Nous cherchons 1’enclos, la sécurité, la
réussite. Seuls. Une suffisance qui s’avere insuffisante, car I’homme ne vit pas
que de pain mais de la parole de Dieu.

Pour s’accomplir, I’homme doit fuir la tentation de I’enclos, du paradis sur
terre, pour rencontrer le Tout Autre et recevoir sa Parole. Le désert est le lieu de
cette prise de risque. Le désespoir y trouve 1’hospitalité.



Quant a | ‘Egypte que les Hébreux fuyaient, ils ['appelaient « Misraim » (les
Egyptes) ce qui, en hébreu, veut aussi dire les contradictions : le monde de nos
attentes n’est-il pas rempli de contradictions ?

La traversée du désert passe par I’écoute, loin du tumulte, a I’écart des passions
et des sollicitations, pour revisiter nos objectifs, nos espoirs et réorienter notre
désir. Il permet la rencontre authentique ; c’est dans I’adversité que se montrent
les vrais amis. En amour, la preuve c’est I’épreuve.

On quitte le monde de la transaction pour celui de ’acte gratuit.

Le désert nous fait passer du fini a I’infini ; du conditionnel a I’inconditionnel,
de I’espoir a I’espérance. Oui, le désert conduit a la mort, celle de nos illusions,
de nos ambitions, de nos vaines attentes, de nos espoirs, pour y rencontrer Dieu,
le Tout Autre, qui, comme 1’amour, briile sans se consumer.

Exigeante histoire d’amour, mais la Vie est a ce prix.

Pour le diplomate dont les appels a la paix peuvent sembler une « vox
clamantis in deserto », la diplomatie doit aussi affronter les trois tentations du
Christ dans le désert :

Le pouvoir et la domination ; un monde hiérarchisé ou la dignité
inconditionnelle de I’homme est soumise aux rapports de force. Le rationnel
soumet le relationnel « Brave new world. » Droit de la force contre la force du
droit. Trés a la mode pour le moment...

La richesse sans effort ou mérite ; prédation, convoitise et cupidité.

L’orgueil comme défi aux lois de 1a nature et volonté de puissance illimitée,
utopies politiques transhumanistes, « Reich de mille ans », « homme nouveau ».
Le paradis sur Terre. Hubris et narcissisme collectif.

Ces trois tentations issues du Prince de ce monde nous détournent d’une paix
durable ; un éventuel cessez-le-feu ne sert qu’a préparer un nouveau conflit, le
nationalisme engendre la rivalité ; la cupidité fait de I’autre un instrument
d’enrichissement.

La paix durable passe par la vulnérabilité et la confiance ; I’hospitalité, celle
qui fait la différence entre la vie et la mort dans le désert.

« Amour et vérité se rencontrent, justice et paix s’embrassent Ps 84



La clé de la paix est le dialogue et le pardon qui permettent la réconciliation,
parfois sur le désert d’un champ de ruines. Désert comme lieu de la promesse et
de I’ Alliance.

Le cheminement dans le désert nous enseigne combien nous avons besoin des
autres pour traverser la vie et en découvrir le sens : la rencontre du Tout Autre
comme accomplissement de notre désir dans une paix infinie, enfin libéré des
1doles, des attentes limitées.

5) Le terme de I’espérance : I’ Alliance.

En passant de I’espoir a ’espérance, a I’appel de Dieu, je découvre ma
vulnérabilité et ma dignité. Je n’ai pas de prix aux yeux du Pere. L’espérance
nous libere d’une relation transactionnelle. Le Caréme est une traversée du
désert pour réorienter notre désir et découvrir I’espérance qui se dévoile au-dela
du désespoir : peut-on imaginer la Résurrection sans la Crucifixion ? Paques
sans le Vendredi Saint ?

Psaume 26
« J’en suis siir, je verrai les bontés du Seigneur sur la terre des vivants

Espére le Seigneur, sois fort et prends courage, espére le Seigneur »

Romains, 8, 24 : Car c'est en espérance que nous sommes sauvés. Or,
l'espérance qu'on voit n'est plus espérance : ce qu'on voit, peut-on l'espérer
encore?

Le dévoilement du terme de notre espérance est I’Apocalypse, la rencontre
définitive qui met fin a I’Histoire.

La promesse de vie éternelle suit la logique de 1’Alliance ; Dieu nous veut a
jamais aupres de Lui ; la mort ne peut nous séparer de son Amour.

Voila le terme de I’aventure humaine, son glorieux et amoureux
accomplissement. La paix de 1'Alliance.

Le diplomate artisan de paix est un pelerin d’espérance.



La relation aboutie de 1’alliance entre les nations et les peuples est dévoilement,
« apocalypse », plus rien n’est caché car la confiance régne. On peut penser a la
nudité des amants, celle de I’Eden. Hineini ! Me voici.

Nous sommes évidemment bien loin de cet état de grace et les diplomates
doivent continuer de gérer les espoirs contradictoires dans des manceuvres ou le
voilement, le secret, reste de mise. Mais 1’étoile intangible de I’espérance ne
cesse de briller sur la terre des hommes, pour les appeler a passer du fini a
I’infini ; du conditionnel a I’inconditionnel, de 1’espoir a 1’espérance.

st sk sk sk s sk s sk sk sk sk sk sk s sk s sk s sk s ke sk sk sk ook s sk ook sk sk sk sk sk sk sk sk sk sk sk ok

Notes



L’espérance est relationnelle, les liens nous tiennent, ils empéchent la chute.

Si I’espoir repose sur la loi de la nécessité, I’espérance repose sur la liberté ;

I’acquiescement intime d’entrer en relation, « d’ouvrir son cceur ». De désirer

autrui. L autre en face de moi et le Tout Autre.

Tout se déroule en tout cas dans un monde limité, a la fois rationnel et

hasardeux, objectif (dans les deux sens du terme). On se fixe des buts.

Immanent

Conditionnel, négociable
négociable

Veritas, coincidence, c¢a colle
décolle

adequatio res et intellectus
deux : humour

Essence
Probléme, utilité

Mesurable, rationnel
relationnel

Langage descriptif, atemporel
temporel

Systéme, identité
Morale, codes, loi
Contrat, traité
Conformisme (confort)
Prévisible

Espoir

Transcendant

Inconditionnel, pas

Emet, dé-coincidence, ¢ca

ou ¢a « déconne », ou les

Existence
Mystére, inutilité

Incommensurable,

langage performatif,

Matrice, altérité
Ethique, vertus
Confiance, alliance
Originalité, risque
Imprévisible

Espérance

Rappel des conditions pour une guerre juste (bellus justus)



La guerre moralement acceptable doit souscrire, selon St Thomas d’Aquin
qui s’inspire de Saint Augustin, a trois conditions :

) Décidée par un chef légitime qui aura aussi la responsabilité de ’arréter ;
la violence est monopole d’Etat ; les belligérants portent un uniforme
(condamnation des francs-tireurs).

] Motivée par une cause juste : légitime défense ou prévention d’une grave
injustice, oppression, massacre, génocide... »Right (and duty) to protect »

1 Animée d’une intention droite : menée dans le respect des DH et visant

une paix durable. Les violations du droit humanitaire compromettent toute
réconciliation future.

Sans une vision transcendante de I’homme, de sa dignité inaliénable,
inconditionnelle, I’espérance n’est pas possible. Elle est une vaine illusion dans
un monde transactionnel, conditionnel, rationnel, fonctionnel.

Le caréme, temps d’espérance, nous prépare a la résurrection par un chemin qui
écarte les idoles et les rivalités.



